
CsSkr 1996:5 
Bilaga 2 

Anhang 1 
Quellen zur Gemeinsamen Erklärung des Lutherischen Weltbundes 
und der römisch-katholischen Kirche zur Rechtfertigungslehre 

In den Teilen 3 und 4 der „Gemeinsamen Erklärung" wird auf Formulie-
rungen aus verschiedenen lutherisch-katholischen Dialogen zuriickgegriffen. 
Im einzelnen handelt es sich um folgende Dokumente: 

„Alle unter einem Christus", Stellungnahme der Gemeinsamen römisch-
katholischen/evangelisch-lutherischen Kommission zum Augsburgischen Be-
kenntnis, 1980, in: Dokumente wachsender tibereinstimmung, hg. von Har-
ding Meyer, Hans Jörg Urban, Lukas Vischer, Bd. 1: 1931-1982 (Paderborn-
Frankfurt 1983) 323-328. 

Denzinger-Schönmetzer, Enchiridion Symbolorum ... 32. bis 36. Auflage 
[zit.: DS]. 

Denzinger-Htinermann, Enchiridion Symbolorum 	seit der 37. Auflage, 
zweisprachig [zit.: DH]. 

Gutachten des Päpstlichen Rates zur Förderung der Einheit der Christen zur 
Studie Lehrverurteilungen — kirchentrennend? (Vatikan 1992), unveröffent-
licht, [zit.: Gutachten]. 

„Justification by Faith", lutherisch-katholischer Dialog in den USA, 1983, 
deutsch: Rechtfertigung durch den Glauben, in: Rechtfertigung im ökumeni-
schen Dialog, hg. von Harding Meyer und Gönther Gai6mann (= Ökumeni-
sche Perspektiven Nr. 12) Frankfurt 1987, 107-200 [= zit.: USA]. 

Lehrverurteilungen — kirchentrennend?, Bd. I: Rechtfertigung, Sakramente 
und Amt im Zeitalter der Reformation und heute, hg. von Karl Lehmann und 
Wolfhart Pannenberg (Freiburg 1986) [zit.: LV]. 

Stellungnahme des Gemeinsamen Ausschusses der Vereinigten Evangelisch-
Lutherischen Kirche Deutschlands und des Deutschen Nationalkomitees des 
Lutherischen Weltbundes zum Dokument „Lehrverurteilungen — kirchentren-
nend?" (13. September 1991), in: Lehrverurteilungen im Gespräch, hg. von 
der Geschäftsstelle der Arnoldshainer Konferenz (AKf), dem Kirchenamt der 
Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) und dem Lutherischen Kirche-
namt der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands 
(VELKD) (Frankfurt 1993) 57-160 [=zit.: VELKD]. 

Zu 3: Das gemeinsame Verständnis der Rechtfertigung (Abschn. 16 und 
17) (LV 75; VELKD 95) — 

„Ein auf den Glauben zentriertes und forensisch verstandenes Bild von der 
Rechtfertigung ist fiir Paulus, und in gewissem Sinne för die Bibel insgesamt, 
von entscheidender Bedeutung, wenn dies auch keinesfalls die einzige bibli-
sche oder paulinische Weise ist, das Heilswerk Gottes darzustellen" (USA 
Nr. 146). 

— „Katholiken wie Lutheraner können die Notwendigkeit anerkennen, die 
Praxis, die Strukturen und die Theologien der Kirche daran zu messen, inwie- 47 



CsSkr 1996:5 
Bilaga 2 

weit sie 'die Verköndigung der freien und gnädigen Verheifiungen in Christus 
Jesus, die allein durch den Glauben recht empfangen werden können' (Nr. 
28), fördern oder hindern" (USA Nr. 153). 

Von der „grundlegenden Affirmation" (USA Nr. 157; vgl. 4) heifit es: 

— „Diese Affirmation dient wie die reformatorische Lehre von der Rechtferti-
gung allein durch den Glauben als Kriterium, an dem alle kirchlichen 
Bräuche, Strukturen und Traditionen gemessen werden, gerade weil die Ent-
sprechung dazu das 'solus Christus', allein Christus, ist. Ihm allein ist letztlich 
zu vertrauen als dem einen Mittler, durch den Gott im Heiligen Geist seine 
rettenden Gaben ausgiefit. Alle an diesem Dialog Beteiligten bekräftigen, dafi 
alle christliche Lehre und Praxis und alle christlichen Ämter in einer Weise 
wirksam sein sollen, dafi sie 'den Gehorsam des Glaubens' (Röm 1,5) an Got-
tes Heilshandeln in Christus Jesus allein, durch den Heiligen Geist, fr das Heil 
der Gläubigen und zu Lob und Ehre des himmlischen Vaters fördern" (USA 
Nr. 160). 

„Darum behält die Rechtfertigungslehre und vor allem ihr biblischer 
Grund in der Kirche fur immer eine spezifische Funktion: im Bewufitsein der 
Christen zu halten, dafi wir Sönder allein aus der vergebenden Liebe Gottes 
leben, die wir uns nur schenken lassen, aber auf keine Weise, wie abge-
schwächt auch immer, 'verdienen' oder an von uns zu erbringende Vor- oder 
Nachbedingungen binden können. Die 'Rechtfertigungslehre' wird damit 
zum kritischen Mafistab, an dem sich jederzeit ilberpröfen lassen mufl, ob eine 
konkrete Interpretation unseres Gottesverhältnisses den Namen 'christlich' 
beanspruchen kann. Sie wird zugleich zum kritischen Mafistab fur die Kirche, 
an dem sich jederzeit ilberprilfen lassen muff, ob ihre Verköndigung und ihre 
Praxis dem, was ihr von ihrem Herrn vorgegeben ist, entspricht" (LV 75). 

„Eine Einigung darin, dafi die Rechtfertigungslehre ihre Bedeutung 
nicht nur als besondere Teillehre im Ganzen der Glaubenslehre unserer 
Kirchen hat, sondern da/3 ihr dariiber hinaus eine Bedeutung als kritischer 
Mafistab för Lehre und Praxis unserer Kirchen insgesamt zukommt, ist aus 
lutherischer Sicht ein fundamentaler Fortschritt im ökumenischen Dialog 
zwischen unseren Kirchen, der nicht genug zu begrijfien ist" (VELKD 95; 
vgl. 157). 

„Zwar hat die Rechtfertigungslehre bei Lutheranern und Katholiken ei-
nen unterschiedlichen Stellenwert innerhalb der 'hierarchia veritatum': doch 
stimmen beide Seiten darin iiberein, dafi die Rechtfertigungslehre ihre spezifi-
sche Funktion darin hat, ein kritischer Mafistab zu sein, 'an dem sich jederzeit 
iiberpröfen lassen muff, ob eine konkrete Interpretation unseres Gottesverhält-
nisses den Namen "christlich„ beanspruchen kann. Sie wird zugleich zum 
kritischen Mafistab för die Kirche, an dem sich jederzeit öberpri.ifen lassen 
mu/3, ob ihre Verkiindigung und ihre Praxis dem, was ihr von ihrem Herrn 
vorgegeben ist, entspricht'(LV 75). Die kriteriologische Bedeutung der 
Rechtfertigungslehre för die Sakramentenlehre, die Ekklesiologie sowie för 
den ethischen Bereich bedarf allerdings noch vertiefter Studien" (Gutachten 
1060. 

48 



Zu 4.1.: Das Unvermögen des Menschen (Abschn. 18-20) (LV 48ff; 53; 
VELKD 77-81; 830 

— „Diejenigen, in denen die Siinde herrscht, können nichts tun, um die 
Rechtfertigung zu verdienen, die ein freies Geschenk der Gnade Gottes ist. 
Selbst die Anfänge der Rechtfertigung, z.B. Reue, das Gebet um Gnade und 
das Verlangen nach Vergebung, milssen Gottes Werk in uns sein" (USA Nr. 
156,3). 

— „Beiden geht es ... nicht ... darum, ein wahrhaftes Beteiligtsein des Men- 
schen zu leugnen.... Eine Antwort ist kein 'Werk'. Die Antwort des Glaubens 
ist selbst erwirkt durch das unerzwingbare und von au$en auf den Menschen 
zukommende Wort der Verheifiung. 'Mitwirkung' kann es nur in dem Sinne 
geben, dafi das Herz beim Glauben dabei ist, wenn das Wort es trifft und Glau-
ben schafft" (LV 53,12-22). - „Nur wenn die lutherische Lehre die Beziehung 
Gottes zu seinem Geschöpf bei der Rechtfertigung jedoch mit solcher Beto-
nung auf den göttlichen Monergismus oder die Alleinwirksamkeit Christi 
konstruiert, dafi die freiwillige Annahme von Gottes Gnade, die selbst ein 
Geschenk Gottes ist, keine wesentliche Rolle bei der Rechtfertigung spielt, 
dann kennzeichnen die Trienter Canones 4,5,6 und 9 noch einen beachtlichen 
Unterschied bezäglich Rechtfertigung" (Gutachten 25). 

— „Das strikte Betonen der Passivität des Menschen bei seiner Rechtferti- 
gung hatte auf lutherischer Seite niemals den Sinn, etwa das voile personale 
Beteiligtsein im Glauben zu bestreiten, sondern sollte lediglich jede Mitwir-
kung beim Geschehen der Rechtfertigung selbst ausschliefien. Diese ist allein 
das Werk Christi, allein Werk der Gnade" (VELKD 84,3-8). 

Zu 4.2.: Rechtfertigung als Siindenvergebung und Gerechtmachung 
(Abschn. 21-23) (USA Nr. 98-101; LV 53ff; VELKD 84ff; vgl. auch 
die Zitate zu 4.4.) 

— „Durch die Rechtfertigung werden wir zugleich gerecht erklärt und gerecht 
gemacht. Rechtfertigung ist darum keine rechtliche Fiktion. Indem er 
rechtfertigt, bewirkt Gott, was er verheifit; er vergibt Siinden und macht uns 
wahrhaft gerecht" (USA Nr. 156,5). 

— „... die reformatorische Theologie obersieht nicht, was die katholische 
Lehre hervorhebt: den schöpferischen und erneuernden Charakter der Liebe 
Gottes; und behauptet nicht ...: die Ohnmacht Gottesgegeniiber einer Siinde, 
die bei der Rechtfertigung 'nur' vergeben, nicht aber in ihrer von Gott tren- 
nenden Macht aufgehoben wird" (LV 55,25-29). 

— .... diese 	lutherische Lehre] hat nie die 'Anrechnung der Gerech- 
tigkeit Christi' als wirkungslos im Leben des Glaubenden verstanden, weil 
Christi Wort wirkt, was es sagt. Entsprechend versteht sie die Gnade als Got-
tes Gunst, aber diese durchaus als wirksame Kraft ... Denn 'wo Vergebung 
der Siinden ist, da ist auch Leben und Seligkeit' " (VELKD 86,15-23). 

— „... die katholische Theologie ilbersieht nicht, was die evangelische 
Theologie hervorhebt: den personalen und worthaften Charakter der Gnade; 
und behauptet nicht ...: die Gnade als dinghaften, verfiigbaren 'Besitz' des 
Menschen, und wäre es auch geschenkter Besitz" (LV 55,21-24). 

CsSkr 1996:5 
Bilaga 2 

49 

4 Kyrkomötet 1996. Bihang 2. Nr 5 



CsSkr 1996:5 
Bilaga 2 

50 

Zu 4.3.: Das Si,indersein des Gerechtfertigten (Abschn. 24-26) (USA Nr. 
102ff; LV 50-53; VELKD 81ff) 

— „Wie gerecht und heilig sie [= die Gerechtfertigten] auch immer sein mö-
gen, sie verfallen von Zeit zu Zeit in die Sunden des täglichen Daseins. Noch 
mehr, das Wirken des Hl. Geistes enthebt die Gläubigen nicht des lebens-
langen Kampfes gegen stindhafte Neigungen. Die Begierde und andere Aus-
wirkungen der Erbsiinde und der persönlichen Siinde bleiben nach katholi-
scher Lehre im Gerechtfertigten, der darum täglich zu Gott um Vergebung 
beten muff" (USA Nr. 102). 

„Die Trienter und die reformatorische Lehre stimmen darin iiberein, dal 
die Erbsiinde und auch noch die verbliebene Konkupiszenz Gottwidrigkeit 
sind Gegenstand des lebenslangen Kampfes gegen die Sunde da/l beim 
Gerechtfertigten, nach der Taufe, die Konkupiszenz den Menschen nicht mehr 
von Gott trennt, also, tridentinisch gesprochen, nicht mehr 'im eigentlichen 
Sinne Sände' ist, lutherisch gesprochen: 'peccatum regnatum' (beherrschte 
Sönder (LV 52,14-24). 

„Es geht um die Frage, in welcher Weise beim Gerechtfertigten von 
Sunde gesprochen werden kann, ohne die Wirklichkeit des Heils einzuschrän-
ken. Während die lutherische Seite diese Spannung mit der Wendung 'be-
herrschte Sände' (peccatum regnatum) zum Ausdruck bringt, die die Lehre 
vom Christen als 'Gerechtem und Sönder zugleich' (simul iustus et peccator) 
voraussetzt, meinte die römische Seite die Wirklichkeit des Heils nur so fest-
halten zu können, da/l sie den Stindencharakter der Konkupiszenz bestritt. Im 
Blick auf diese Sachfrage bedeutet es eine erhebliche Annäherung, wenn LV 
die im Gerechtfertigten verbliebene Konkupiszenz als 'Gottwidrigkeit' be-
zeichnet und sie damit als Sände qualifiziert" (VELKD 82,29-39). 

Zu 4.4.: Rechtfertigung durch Glauben und Rechtfertigung durch Gnade 
(Abschn. 27-32) (USA Nr. 105ff; LV 56-59; VELKD 87-90) 

— „Obersetzt man von einer Sprache in die andere, dann entspricht einerseits 
die reformatorische Rede von der Rechtfertigung durch den Glauben der 
katholischen Rede von der Rechtfertigung durch die Gnade, und dann begreift 
anderseits die reformatorische Lehre unter dem einen Wort 'Glaube' der 
Sache nach, was die katholische Lehre in Anschlufl an 1 Kor 13,13 in der 
Dreiheit von 'Glaube, Hoffnung und Liebe' zusammenfaflt" (LV 59,5-15). 
„Wir betonen, dafi der Glaube im Sinne des ersten Gebotes immer auch die 
Liebe zu Gott und Hoffnung auf ihn ist und sich in der Liebe zum Nächsten 
auswirkt" (VELKD 89,8-11). 

„Katholiken — wie die Lutheraner — lehren, da/l nichts, was dem freien 
Geschenk des Glaubens vorausgeht, die Rechtfertigung verdient und dafl alle 
heilbringenden Gaben Gottes durch Christus allein geschenkt werden" (USA 
Nr. 105). 

„Die Reformatoren verstehen ... den Glauben als die durch das Verhei-
flungswort selbst gewirkte Vergebung und Gemeinschaft mit Christus. Das 
ist der Grund för das neue Sein, durch das das Fleisch der Sände tot ist und 
der neue Mensch in Christus ('sola fide per Christum') sein Leben hat. Aber 
auch wenn ein solcher Glaube den Menschen notwendig neu macht, so baut 



CsSkr 1996:5 
Bilaga 2 

der Christ seine Zuversicht nicht auf sein neues Leben, sondern allein auf die 
Gnadenzusage Gottes. Ihre Annahme im Glauben reicht aus, wenn 'Glaube' 
als 'Vertrauen auf die Verheifiung' (fides promissionis) verstanden wird" (LV 
56,18-26). 

Vgl. Tridentinum cess. 6 cap. 7: „... Daller erhält der Mensch in der 
Rechtfertigung selbst zusammen mit der Vergebung der Sunden durch Jesus 
Christus, dem er eingegliedert wird, zugleich alles dieses eingegossen: 
Glaube, Hoffnung und Liebe" (DH 1530). 

„Nach evangelischem Verständnis reicht der Glaube, der sich an Gottes 
Verheifiung in Wort und Sakrament bedingungslos festklammert, zur Gerech-
tigkeit vor Gott aus, so dafi die Erneuerung des Menschen, ohne die kein 
Glaube sein kann, nicht ihrerseits zur Rechtfertigung einen Beitrag leistet" 
(LV 59,19-23). 

„Als Lutheraner halten wir fest an der Unterscheidung von Rechtferti-
gung und Heiligung, von Glaube und Werken, die jedoch keine Scheidung 
bedeutet" (VELKD 89,6-8). — „Die katholische Lehre weifl sich mit dem re-
formatorischen Anliegen einig, dafi die Erneuerung des Menschen keinen 
'Beitrag' zur Rechtfertigung leistet, schon gar nicht einen, auf den er sich vor 
Gott berufen könnte Dennoch sieht sie sich genötigt, die Erneuerung des 
Menschen durch die Rechtfertigungsgnade um des Bekenntnisses zur neu-
schaffenden Macht Gottes willen zu betonen, freilich so, dafi diese Erneue-
rung in Glaube, Hoffnung und Liebe nicht als Antwort auf die grundlose 
Gnade Gottes ist" (LV 59,23-29). 

„Sofern die katholische Lehre betont, dafi die Gnade personal und wort-
haft zu verstehen ist ..., dafi die Erneuerung nichts als — von Gottes Wort selbst 
erwirkte — Antwort ... ist und dafi die Erneuerung des Menschen keinen 
Beitrag zur Rechtfertigung leistet, schon gar nicht einen, auf den wir uns vor 
Gott berufen könnten ..., wird sie von unserem Widerspruch ... nicht mehr 
getroffen" (VELKD 89,12-21). 

Zu 4.5.: Das Verhältnis von Gesetz und Evangelium (Abschn. 33-35) 

— Nach der paulinischen Lehre handelt es sich hier um den Weg des jiidischen 
Gesetzes als Heilsweg. Dieser ist in Christus erfiillt und ijberwunden. Insofern 
ist diese Aussage und die Konsequenz daraus zu verstehen. 

In bezug auf die Canones 19f des Tridentinums äu/3ert sich die VELKD 
(89,28-36): „Die Zehn Gebote gelten selbstverständlich fik den Christen, wie 
an vielen Stellen der Bekenntnisschriften ausgefiihrt ist ... Wenn in Canon 20 
betont wird, dafi der Mensch zum Halten der Gebote Gottes verpflichtet ist, 
werden wir nicht getroffen; wenn Canon 20 aber behauptet, dafi der Glaube 
nur unter der Bedingung des Haltens der Gebote selig machende Kraft hat, 
werden wir getroffen. Was die Rede des Canons von den Geboten der Kirche 
betrifft, so liegt hier kein Gegensatz, wenn diese Gebote nur die Gebote Got-
tes zur Geltung bringen; im anderen Fall wiirden wir getroffen." 

Der letzte Absatz kniipft sachlich an 4.3. an, hebt aber die „iiberfiihrende 
Funktion" des Gesetzes hervor, die lutherischem Denken wichtig ist. 

51 



CsSkr 1996:5 
Bilaga 2 

52 

Zu 4.6.: Heilsgewi/Jheit (Abschn. 36-38) (LV 59-63; VELKD 90ff) 

— „Die Frage ist, wie der Mensch trotz und mit seiner Schwachheit vor Gott 
leben kann und darf" (LV 60,50. 

„Grundlage und Ausgangspunkt (der Reformatoren) sind: die Verläfi-
lichkeit und Allgernigsamkeit der Verheifiung Gottes und der Kraft des Todes 
und der Auferstehung Christi, die menschliche Schwachheit und die damit 
gegebene Bedrohung des Glaubens und des Heils" (LV 62,17-20). 

Auch Trient betont, es sei notwendig zu glauben, „da/l Sunden nur um-
sonst [= d.h. ohne eigenes Verdienst], allein durch die göttliche Barmherzig-
keit um Christi willen vergeben werden und immer vergeben wurden" (DH 
1533) und da/l man nicht zweifeln darf „an der Barmherzigkeit Gottes, am 
Verdienst Christi und an der Kraft und Wirksamkeit der Sakramente" (DH 
1534); Zweifel und Unsicherheit seien nur im Blick auf sich selbst ange-
bracht. „Luther und seine Anhänger gehen einen Schritt weiter. Sie halten 
dazu an, die Unsicherheit nicht nur zu ertragen, sondern von ihr wegzusehen 
und die objektive Geltung der 'von aufien' kommenden Lossprechung im 
Bufisakrament konkret und persönlich ernst zu nehmen ... Da Jesus gesagt 
hat: 'Was du auf Erden lösen wirst, das wird auch im Himmel gelöst sein' 
(Mt 16,19), wiirde der Glaubende Christus zum Lögner erklären ..., wenn 
er sich nicht felsenfest auf die in der Lossprechung zugesprochene Vergebung 
Gottes verliefie.... Dafi dieses Sich-Verlassen noch einmal subjektiv ungewifi 
sein kann, da/l also Vergebungsgewifiheit nicht Vergebungssicherheit (securi-
tas) ist, weil Luther ebenso wie seine Gegner — aber es darf sozusagen nicht 
noch einmal zum Problem gemacht werden: der Glaubende soll den Blick 
davon ab- und nur dem Vergebungswort Christi zuwenden" (LV 60,18-34). 

„Heute können Katholiken das Bemiihen der Reformatoren anerkennen, 
den Glauben auf die objektive Wirklichkeit von Christi Verheifiung zu grän-
den: 'Was du auf Erden lösen wirst ... und die Gläubigen auf ein ausdräck-
liches Wort der Silndenvergebung auszurichten ... Luthers urspriingliches An-
liegen [ist nicht zu verurteilen], von der persönlichen Erfahrung abzusehen 
und allein auf Christus und sein Vergebungswort zu vertrauen" (Gutachten 
27). 

Eine gegenseitige Verurteilung beztiglich des Verständnisses von Heils-
gewiflheit ist „zumal dann nicht [zu begriinden], wenn man vom Boden eines 
biblisch erneuerten Glaubensbegriffs aus denkt ... Denn es kann zwar gesche-
hen, da/l ein Mensch den Glauben, die Selbstiiberantworstung an Gott und 
sein Verheifiungswort verliert oder aufgibt. Aber er kann nicht in diesem 
Sinne glauben und zugleich Gott in seinem Verheifiungswort fur unverläfilich 
halten. In diesem Sinne gilt mit den Worten Luthers auch heute: Glaube ist 
Heilsgewi/lheit" (LV 62,23-29). 

Zum Glaubensbegriff des Zweiten Vatikanischen Konzils vgl. Dei Ver-
bum Nr. 5: „Dem offenbarenden Gott ist der 'Gehorsam des Glaubens' ... zu 
leisten. Darin iiberantwortet sich der Mensch Gott als ganzer in Freiheit, in 
dem er sich 'dem offenbarenden Gott mit Verstand und Willen voll unterwirft' 
und seiner Offenbarung willig zustimmt". 

„Die lutherische Unterscheidung zwischen der Gewif3heit (certitudo) des 
Glaubens, der allein auf Christus blickt, und der irdischen Sicherheit (securi- 



tas), die sich auf den Menschen sttzt, ist in LV nicht deutlich genug aufgenom- CsSkr 1996:5 
men worden. ... Der Glaube [reflektiert] nie auf sich selbst, sondern [hängt] Bilaga 2 
ganz und gar an Gott, dessen Gnade ihm durch Wort und Sakrament, also von 
auflen (extra nos) zugeeignet wird" (VELKD 92,2-9). 

Zu 4.7.: Die guten Werke des Gerechffertigten (Abschn. 39-41) (LV 72ff, 
VELKD 90ff) 

— „Das Konzil schliefit jedes Verdienst der Gnade — also der Rechtfertigung —
aus (can. 2: DS 1552) und begriindet das Verdienst des ewigen Lebens im 
Geschenk der Gnade selbst durch Christusgliedschaft (can. 32: DS 1582): Als 
Geschenk sind die guten Werke 'Verdienste'. Wo die Reformatoren ein 'gott-
loses Vertrauen' auf die eigenen Werke anprangern, schliefit das Konzil aus-
driicklich jeden Gedanken an Anspruch und falsche Sicherheit aus (cap. 16: 
DS 15480. Erkennbar will das Konzil an Augustinus ankniipfen, der den 
Verdienstbegriff einfiihrt, um trotz des Geschenkcharakters der guten Werke 
die Verantwortlichkeit des Menschen auszusagen" (LV 73,9-18). 

Wenn man die Sprache der „Ursächlichkeit" in Canon 24 personaler 
fa/lt, wie es im Kapitel 16 des Rechtfertigungsdekretes getan wird, wo der 
Gedanke der Gemeinschaft mit Christus tragend ist, dann wird man die 
katholische Verdienstlehre so umschreiben können, wie es im ersten Satz des 
zweiten Absatzes von 4.7. geschieht: Beitrag zum Wachstum der Gnade, der 
Bewahrung der von Gott empfangenen Gerechtigkeit und der Vertiefung der 
Christusgemeinschaft. 

„Viele Gegensätze könnten einfach dadurch behoben werden, dafl der 
mifiverständliche Ausdruck 'Verdienst' im Zusammenhang mit dem wahren 
Sinn des biblischen Begriffs 'Lohn' gesehen und bedacht wird" (LV 74,7-9). 

„Die lutherischen Bekenntnisschriften betonen, da/l der Gerechtfertigte 
daftir verantwortlich ist, die empfangene Gnade nicht zu verspielen, sondern 
in ihr zu leben ... So können die Bekenntnisschriften durchaus von einem Be-
wahren der Gnade und einem Wachstum in ihr sprechen. ... Wird Canon 24 
in diesem Sinne von der Gerechtigkeit, insofern sie sich in und am Menschen 
auswirkt, verstanden, dann werden wir nicht getroffen. Wird die 'Gerechtig-
keit' in Canon 24 dagegen auf das Angenommensein des Christen vor Gott 
bezogen, werden wir getroffen; denn diese Gerechtigkeit ist immer vollkom-
men; ihr gegeniiber sind die Werke des Christen nur 'Friichte' und 'Zeichen' " 
(VELKD 94,2-14). 

„Was Canon 26 betrifft, so verweisen wir auf die Apologie, wo das ewige 
Leben als Lohn bezeichnet wird: '... Wir bekennen, da/l das ewige Leben ein 
Lohn ist, weil es etwas Geschuldetes ist um der Verheifiung willen, nicht um 
unseres Verdienstes willen' "(VELKD 94,20-24). 

53 



CsSkr 1996:5 
Bilaga 2 

Anhang 2 

Quellen der Lehrverurteilungen 

Lutherische Lehrverurteilungen 

Die Lehrverurteilungen in den lutherischen Bekenntnisschriften hinsichtlich 
der Rechtfertigungslehre sind nicht in einem besonderen Teil zu linden son-
den] fiber die Bekenntnisschriften verstreut. Ebenfalls sind sie nicht immer 
als formelle Verurteilungen ausgedriickt. In einigen Fällen richten sie sich 
nicht nur an die Lehre der katholischen Kirche. Es miissen daher verschiedene 
Artikel von drei der Bekenntnisschriften nachgeschlagen werden, um heraus-
zufinden was verurteilt wird. Es geht um folgendes: 

Die Augsburgische Konfession 
Artikel 2: Von der Erbsiinde 
Artikel 12: Von der Bu/fe 
Artikel 16: Von der Polizei und weltlichem Regi ment 

Die Schmalkaldischen Artikel 
Artikel 2.2: Messe 
Artikel 3.6: Vom Sakrament des Altars 

Die Konkordienformel 
Artikel 1: Von der Erbsiinde 
Artikel 2: Vom freien Willen 
Artikel 3: Von der Gerechtigkeit des Glaubens fur Gott 
Artikel 4: Von guten Werken 
Artikel 7: Vom heiligen Abendmahl 
Artikel 10: Von Kirchengebräuchen, so man Adiaphora oder 
Mittelding nennet 

Zur weiteren Lektäre 

Beijier, Friedrich, „Die Rechtfertigungslehre der Konkordienformel: Wieweit 
treffen ihre Verwerfungen die römisch-katholische Kirche?", Lehrverurtei-
lungen — kirchentrennend? II (1989), S. 210ff. 

Pöhlmann, Horst Georg, „Rechtfertigung in: Lehrverurteilungen — kirchen-
trennend?" Bekenntnis, Fuldaer Hefte 31, hg. Reinhard Rittner (1990), Han-
nover 1990, S. 98-163. 

Wenz, Gunther, „Die Verwerfungssätze in den Bekenntnisschriften der evan-
gelisch-lutherischen Kirche als Problem des ökumenischen Dialogs", Lehr-
verurteilungen — kirchentrennend? II (1989), S. 68ff. 

54 



Römisch-katholische Lehrverurteilungen 
	 CsSkr 1996:5 

Die Lehrverurteilungen in den Dokumenten des Konzils von Trient hinsicht- Bilaga 2 
lich der Rechtfertigungslehre befinden sich im „Dekret fiber die Rechtferti- 
gung" aus der 6. Sitzung (1547). 

55 



CsSkr 1996:5 	Remisskrivelse 1995-05-19 (Dnr CS 1995:24) 
Bilaga 3 	 Till 

Remissinstanser enligt sändlista 

Gemensam deklaration om rättfärdiggörelseläran av Lutherska 
världsförbundet och Romersk-katolska kyrkan 

Alltsedan Andra vatikankonciliet för över 25 år sedan har värdefulla samtal 
på internationell, regional och nationell nivå pågått mellan lutheraner och ka-
toliker. Rättfärdiggörelseläran — hur vi teologiskt behandlar frälsningen — har 
fokuserats i många dialoger och varit av stor betydelse i andra. De viktigaste 
dokumenten finns nämnda i den gemensamma deklaration som nu överläm-
nas till Romersk-katolska kyrkan och de evangelisk-lutherska kyrkorna inom 
Lutherska världsförbundet. 

Ett av dessa är det ursprungligen tyska dokumentet: Reformationstidens 
lärofördömanden — är de fortfarande giltiga? som fått fungera som en utma-
ning efter nära tre decennier av dialog. Föreliggande deklaration bygger på 
resultaten i detta och andra dokument som behandlat rättfärdiggörelsen och 
drar slutsatser från dessa. 

Vart har vi kommit i rättfärdiggörelsefrågan? — Vilka slutsatser och konse-
kvenser är vi redo att dra på grundval av den förda dialogen? Huvudfrågan 
gäller om den kritik reformatorerna riktade mot den romersk-katolska kyrkan 
gäller samma kyrka idag efter genomförd dialog. Frågan är inte bara viktig ur 
ett fackteologiskt perspektiv utan har långt vidare ekumeniska implikationer. 

Kyrkans kallelse är att i samförstånd med alla människor av god vilja söka 
sig fram på enhetens väg — en kallelse som en tillsynes allt mer sönderfallande 
omvärld, där gamla konflikter med religiösa förtecken vaknar till liv igen, 
manar oss att ta än större på allvar. År 1997 blir det tre decennier sedan eku-
meniska samtal inleddes mellan Lutherska världsförbundet och Romersk-
katolska kyrkan. När Lutherska världsförbundets generalförsamling samlas 
till överläggningar i Hongkong 1997, gör man det i en förhoppning om att 
kunna manifestera ett genombrott i de luthersk-katolska relationerna. Det är 
dock ännu oklart om alla kyrkor innan dess hinner ge sina bedömningar av 
den gemensamma deklarationen om rättfärdiggörelsen. 

Den gemensamma deklarationen döljer inte att det fortfarande finns skill-
nader mellan katoliker och lutheraner ifråga om rättfärdiggörelsen. Den häv-
dar dock att samstämmigheten är så stor och grundläggande att de återstående 
skillnaderna inte kan anses vara kyrkoskiljande. Frågan till kyrkorna gäller 
alltså om de på grundval av den gemensamma deklarationen kan instämma i 
denna slutsats. 

Processen 

Vid Lutherska världsförbundets rådsmöte 1993 fattades beslut om att påbörja 
en process syftande till att upphäva lärofördömandena när det gäller rättfär-
diggörelsen. Motsvarande arbete sker inom Vatikanen. Målsättningen har va-
rit att den ömsesidiga deklarationen skall göras under år 1997. 

1997 är ett viktigt år såväl för katolker som lutheraner. Det har då gått 450 

56 
	 år sedan Trient-mötet avgav sin deklaration om rättfärdiggörelsen — det doku- 



CsSkr 1996:5 
Bilaga 3 

ment som innehåller den romersk katolska kyrkans lärofördömande, och det 
är 50 år sedan Lutherska världsförbundet konstituerades i Lund. 

För att kunna åstadkomma ett beslut om lärofördömande krävs en aktiv 
medverkan från medlemskyrkorna inom Lutherska världsförbundet. LVF är 
ingen överkyrka utan en kyrkogemenskap bestående av självständiga kyrkor. 
För att organisationen på kyrkornas vägnar skall kunna uttala sig i en lärofråga 
som denna, krävs en omfattande förankringsprocess där alla kyrkor ges möj-
lighet att uttrycka sin ståndpunkt — och det är där vi befinner oss nu. 

Menar vii Svenska kyrkan att den deklarationen om rättfärdiggörelseläran 
är förenlig med vår kyrkas tro, bekännelse och lära? Kan vi som kyrkor enas 
om det — då följer därav att Lutherska världsförbundet på de lutherska kyrkor-
nas vägnar kan förklara att lärofördömandena i fråga om rättfärdiggörelsen 
inte längre är tillämpliga på Romersk-katolska kyrkan. 

Frågor att besvara av Svenska kyrkan 

Lutherska världsförbundet ställer genom sin generalsekreterare Ishmael Noko 
två frågor till Svenska kyrkan: 

Kan Svenska kyrkan bekräfta att den evangelisk-lutherska/romersk-
katolska samstämmighet som dokumentet Gemensam deklaration om rättfär-
diggörelseläran redovisar är förenlig med det evangelium som förkunnas i 
Skriften, och om vilket de fornkyrkliga trosbekännelserna och de lutherska 
bekännelseskrifterna vittnar? 

Kan Svenska kyrkan acceptera att den samstämmighet som dokumentet 
Gemensam deklaration om rättfärdiggörelseläran redovisar, utgör tillräcklig 
grund för att förklara, att lärofördömandena [rörande rättfårdiggörelsen] i de 
lutherska bekännelseskrifterna inte är tillämpliga på Romersk-katolska kyr-
kan i vår tid? 

Tidsplan i Svenska kyrkan 

Remissyttranden skall sändas till Svenska kyrkans centralstyrelse, 751 70 
Uppsala före den 15 november 1995. 

Efter beredning i Svenska kyrkans teologiska kommitte avger Svenska kyr-
kans centralstyrelse en skrivelse till 1996 års kyrkomöte med förslag till svar 
till Lutherska världsförbundet angående den gemensamma deklarationen om 
rättfärdiggörelseläran. 

Frågor besvaras av sekreteren för teologi Johan F. Dalman, tel. 018-169573 
eller av undertecknad. 

Uppsala dag som ovan 

Ragnar Persenius 
kyrkosekreterare 

57 

5 Kyrkomötet 1996. Bihang 2. Nr 5 



CsSkr 1996:5 
Bilaga 3 

Sändlista 

Följande organ anmodas att inkomma med yttrande: 

50 församlingar 
Samtliga domkapitel 
Stiftsstyrelserna i Linköping, Lund, Västerås, Växjö, Karlstad och Härnösand 
Svenska kyrkans församlingsnämnd 
Svenska kyrkans utbildningsnämnd 
Nämnden för Lutherhjälpen 
Nämnden för SKUT 
Nämnden för Svenska kyrkans mission 
Svenska kyrkans forskningsråd 

Följande organ bereds tillfälle att inkomma med yttrande: 

Övriga stiftsstyrelser 
Svenska Kyrkans Unga 
Kvinnor i Svenska kyrkan och 
Svenska kyrkans Lekmannaförbund 
Evangeliska Fosterlands-Stiftelsen 
Svenska kyrkans fria synod 
Teologiska fakulteten i Uppsala 
Teologiska fakulteten i Lund 
Pastoralinstitutet i Uppsala 
Pastoralinstitutet i Lund 
Johannelunds teologiska institut 
Stockholms teologiska institut 

58 



A preliminary answer by the Church of Sweden to the letters of the 
LWF General Secretary, dated 30 January and 29 September 1995. 

Uppsala, 25 January, 1996 
The Lutheran World Federation 
P.O. Box 2100 
CH-1211 Genåve 2 

The Joint Declaration on the Doctrine of Justification 
A preliminary answer from the Church of Sweden to the letters of the 
LWF General Secretary, dated 30 January and 29 September 1995. 

The Church of Sweden welcomes the joint initiative of the Lutheran World 
Federation and the Pontifical Council for Promoting Christian Unity realized 
in the Joint Declaration on the Doctrine of Justification. The ecumenical 
aspirations as expressed in this declaration epitomize the vision of the Church 
Universal. The text is borne by the spirit of evangelical catholicity; essential 
to the ecumenical tradition of our Church; manifested in the life and work of 
Archbishop Nathan Söderblom. 

At the ecumenical vespers in St Peter's Basilica in Rome on 5 October 
1991, Archbishop Werkström affirmed: — "The moment has come to declare 
that the denunciations from the time of the Reformation no longer are valid. 
The ecumenical dialogue has proved the existence of a basic unity, for 
instance in the question of justification through faith". The same theme was 
taken up by His Holiness Pope John Paul II: — "A common understanding of 
justification — and we think we are very close to this goal — will, we are sure, 
help us to resolve the other controversies directly or indirectly linked to it". 

The Church of Sweden will only be able to give its final response to this 
matter alter a thorough synodical process which will not be concluded by the 
end of January 1996. Our response is thus of a preliminary nature. 

A great number of parishes within all 13 dioceses as weil as by all Chapters 
and Diocesan Boards, the national organizations of the Church and the two 
faculties of theology in Uppsala and Lund, have responded to the Joint 
Declaration. The following remarks reflect some of the reactions on the text 
which have been collected through this process. 

Section 1. Biblical Message of Justification 

It weakens the section that no reference is made to the passage in Rom. 3:28 —
a text of vital importance in this context. We would also have preferred a more 
thorough investigation of the text of the document taking into consideration 
the recent exegetic research mentioned in paragraphs 3 and 12. References to 
the Old Testament could have contributed to the understanding of relevant 
statements in the New Testament. As the text now stands it gives the reader 
the impression of a hermeneutically unreflected compilation of biblical quota-
tions, and the connection between this section and the following sections 2-
4 is not clearly established. 

CsSkr 1996:5 
Bilaga 4 

59 



CsSkr 1996:5 
Bilaga 4 

Section 3. The Common Understanding of Justification 

We acknowledge that the formulations in paragraphs 16-17, viz. that justifica-
tion is something that "directs us in a special way towards the heart of the 
New Testament witness to God's saving action in Christ", and that the 
doctrine of justification, "is more than just one part of the totality of Christian 
doctrine. It has a comprehensive critical and normative function ...", are of 
decisive importance to the evaluation of the document as a whole. We 
welcome this as a fundamental step forward in the dialogue. 

At the same time there is a certain remaining tension between what is stated 
here and what is said later on in paragraph 42 regarding "the remaining differ-
ences, eg. as regards how the understanding of justification is explicated". 
We take for granted that this matter will be given renewed attention in the 
forthcoming dialogue, especially the questions of ecclesiology and how auth-
ority is exercised in the church (paragraph 45). Greater clarity would have 
been achieved if, in preparing the joint declaration, the latest report in the 
Lutheran — Roman Catholic dialogue ("Church and Justification", 1994) had 
been given more weight; as the text now reads the report is only briefly 
mentioned in this paragraph. 

Section 4. Explicating the Common Understanding of Justification 

In this important section we acknowledge that what "Catholics and Lutherans 
confess together" has been formulated in such a way that we are able to recog-
nize the essential contents of faith as far as the understanding of justification 
is concerned. We would however like to underline that even with this common 
understanding there are still remaining legitimate differences in perspective 
and language. These differences are for example demonstrated in our under-
standing of the individual Christian as both justified and sinner, and our 
concept of the inner dynamics of the justifying process. 

In these matters one is dealing with something that cannot be captured in 
a definitive formulation once and for all. It will always remain a theme which 
the Church will have to reinterpret in changing times and changing circum-
stances. 

There are details in the text which we would have liked to express some-
what differently. However, we are not of the opinion that the amendments 
concerned are such as to make an affirmative reply by our Church to the first 
question posed by the General Secretary, conditional. 

On the basis of what has emerged during our consultative process, we 
would however like to express a wish that, in order to avoid any misunder-
standings, the Roman Catholic representatives rephrases what at present is 
declared in paragraph 26 concerning concupiscence, viz. that "properly 
speaking, it therefore is not sin". In this instance we would like to refer to 
what is said about 4.3 "The Sinfulness of the Justified" in the Resources, 
especially LV 52, 14-24. A possible wording might be, for instance, the 
following: — "it is no longer sin in the sense that it divides humankind from 
God". 

Furthermore, we find a shortcoming in the declaration inasmuch as there 
60 



CsSkr 1996:5 
Bilaga 4 

is a tendency to describe justification as merely a theoretical problem, as a 
matter of wording, and not — as in the sixteenth century — related to the most 
central part of the life of the Church — worship. A worshipping community 
is not automatically an unanimous body. But if there is concord this must 
apply to what is heard and done in worship. 

We are pleased to say that we in Sweden share our horary prayer book with 
the Roman Catholic Church in Sweden, and that we have no less than the first 
325 hymns of our respective Hymnbooks in common. They include all the 
central themes of the Christian faith and constitute in themselves a joint 
confession that in reality is as normative to the life of faith in our churches 
as the confessional writings of the sixteenth century. 

On the basis of a broad process of consultation, the Church of Sweden in 
this preliminary response hereby gives an affirmative answer to the two ques-
tions posed by the General Secretary in his letter dated 30 January 1995. 

Whereas the second question is concerned, the Church of Sweden is of 
course aware of the fact that our answer is based on the supposition that the 
Roman Catholic Church correspondingly acknowledges the joint declaration, 
thereby pronouncing that the condemnations of the Lutheran doctrine of justi-
fication, found in the documents from the council in Trient in 1547, no longer 
apply to the Lutheran Churches of today. 

The time-table of this process of dialogue is from our point of view not 
uncomplicated. The definitive text will not be published in time for our 
Church Synod in August 1996. We are however of the opinion that the final 
stage will be merely editorial, introducing no other changes than those aimed 
at further explicating the documented fellowship between our Churches. 

On behalf of the Church of Sweden Central Board 

Gunnar Weman 
Archbishop 

61 



CsSkr 1996:5 
Bilaga 5 

Preliminärt svar från Svenska kyrkan på LVF:s generalsekreterares 
skrivelser av den 30 januari och 29 september 1995. 

Uppsala 25 januari 1996 
Lutherska världsförbundet 
P.O. Box 2100 
CH-1211 Getkve 2 

GEMENSAM DEKLARATION OM 
RÄTTFÄRDIGGÖRELSELÄRAN 
Preliminärt svar från Svenska kyrkan på LVF:s generalsekreterares 
skrivelser av den 30 januari och 29 september 1995. 

Svenska kyrkan välkomnar det initiativ som gemensamt tagits av Lutherska 
världsförbundet och Påvliga rådet för främjande av kristen enhet i och med 
dokumentet "Gemensam deklaration om rättfärdiggörelseläran". De ekume-
niska ansträngningar som dokumenterats i denna deklaration sammanfattar 
och tydliggör visionen om den allmänneliga kyrkan. Texten är buren av en 
ande av evangelisk katolictet, central för vår kyrkas ekumeniska arv, manifes-
terad i ärkebiskop Nathan Söderbloms liv och arbete. 

Vid den ekumeniska vespergudstjänsten i Peterskyrkan i Rom den 5 okto-
ber 1991 anförde ärkebiskop Werkström: "Det är dags att förklara att refor-
mationstidens förkastelsedomar inte längre är giltiga. Den ekumeniska dialo-
gen har visat oss på att det föreligger en grundläggande enighet, exempelvis 
om rättfärdiggörelseläran". Hans Helighet påven Johannes Paulus II tog upp 
samma tema: "En gemensam förståelse av rättfärdiggörelsen — och vi tror 
att vi är mycket nära det målet — kan säkert hjälpa oss att lösa upp de andra 
kontroversfrågor som direkt eller indirekt hör samman med denna". 

Svenska kyrkan kan först efter en grundlig kyrkomötesbehandling avge sitt 
slutgiltiga svar i ett ärende som detta. Denna är inte avslutad i och med januari 
månads utgång, varför vårt svar endast är preliminärt. 

Inom Svenska kyrkan har yttranden över deklarationen inkommit från ett 
stort antal församlingar inom alla 13 stift liksom från samtliga domkapitel 
och stiftsstyrelser, kyrkans centrala organ och de två teologiska fakulteterna 
i Uppsala och Lund. De följande kommentarerna till texten återger några av 
de synpunkter som härigenom framkommit. 

1. Bibliskt rättfärdiggörelsebudskap 

Det försvagar avsnittet att ingen hänvisning görs till en för sammanhanget 
viktig bibeltext — Rom 3:28. Vi skulle också föredragit en närmare genomar-
betning av texten utifrån den nyare exegetiska forskning som nämns i §§ 3 
och 12. Hänvisningar till gammaltestamentliga texter kunde även ha bidragit 
till belysningen av relevanta utsagor i Nya testamentet. Nu ger texten närmast 
intryck av en hermeneutiskt oreflekterad sammanställning av bibelcitat och 
förbindelsen mellan denna avdelning i dokumentet och de följande avdelning-
arna 2-4 blir därför oklar. 

62 



Den gemensamma förståelsen av rättfärdiggörelsen 

Vi bejakar formuleringarna i §§ 16-17, dvs. att rättfärdiggörelsen är något 
som "ger riktningen till centrum i Nya testamentets vittnesbörd om Guds fräl-
sande handlande i Kristus" och att läran om rättfärdiggörelsen är "mer än 
bara en del av den kristna trosläran som helhet. Den har också en övergripande 
kritisk och normerande funktion...", är av avgörande betydelse för bedöm-
ningen av dokumentet som helhet. Vi välkomnar detta som ett grundläggande 
framsteg i dialogen. 

Samtidigt råder det en viss ouppklarad spänning mellan det som här sägs 
och det som senare anförs i § 42 om kvarvarande skillnader, t.ex. i fråga om 
vilken betydelse läran om rättfärdiggörelsen ges. Vi utgår från att detta blir 
föremål för fördjupad uppmärksamhet i den fortsatta dialogen: detta gäller 
inte minst frågorna kring kyrkosynen och hur auktoriteten utövas i kyrkan (§ 
45). Större klarhet kunde ha vunnits om större vikt lagts på den senaste 
rapporten från den luthersk-katolska dialogen ("Church and Justification", 
1994) i utarbetandet av deklarationen — nu nämns den endast i förbigående i 
denna paragraf. 

Utläggning av den gemensamma förståelsen av rättfärdiggörelsen 

I denna viktiga avdelning finner vi att det som "katoliker och lutheraner 
bekänner tillsammans" formulerats på ett sådant sätt att vi kan igenkänna det 
väsentliga trosinnehållet i fråga om förståelsen av rättfärdiggörelsen. Vi vill 
dock betona att även med denna gemensamma förståelse återstår legitima 
skillnader i fråga om perspektiv och språk. Dessa skillnader kommer exem-
pelvis till uttryck i vår förståelse av den kristne som både rättfärdig och 
syndare och i vår uppfattning om rättfårdiggörelseprocessens skeende. 

Vi behandlar här något som inte en gång för alla kan fångas in i slutgiltiga 
formuleringar. Det kommer alltid att vara ett ämne som kyrkan måste utlägga 
i växlande tider och situationer. 

Det finns detaljer i texten som vi kunde ha önskat formulera något annor-
lunda. Vi menar dock att det inte rör sig om ändringar av sådant slag att de 
skulle behöva utgöra villkor för ett jakande svar från vår kyrka på generalsek-
reterarens första fråga. 

Dock skulle vi — på grundval av vad som framkommit under remissbehand-
lingen — vilja framställa ett önskemål om att motparten, för att undvika miss-
förstånd, omformulerade vad som nu sägs i § 26 om begärelsen, nämligen att 
"den inte är synd i egentlig mening". Vi vill här hänvisa till vad som sägs i 
Bakgrundsmaterialet till 4.3 "De rättfärdiggjorda syndare", särskilt LV 52, 
14-24. En möjlig formulering vore t.ex. "den är inte synd i den meningen att 
den skiljer människan från Gud". 

Vi finner vidare att det är en brist i deklarationen att bilden av rättfärdiggö-
relsen tenderar att tecknas som vore den ett teoretiskt formuleringsproblem 
och inte — som under 1500-talet — något som står i förbindelse med det mest 
centrala i kyrkans liv — gudstjänsten. Gudstjänstgemenskap är inte utan vidare 
åsiktsgemenskap, men om det föreligger en samstämmighet måste den gälla 
vad som hörs och görs i gudstjänstens sammanhang. 

CsSkr 1996:5 
Bilaga 5 

63 



CsSkr 1996:5 
Bilaga 5 

Vi kan med glädje berätta att vi i vårt land delar en ekumenisk tidegärd 
med Romersk-katolska kyrkan i Sverige och att inte mindre än 325 psalmer 
i psalmböckema är gemensamma för våra kyrkor. Psalmerna spänner över 
alla den kristna trons centrala motiv och utgör tillsammans en gemensam 
bekännelse som i realiteten normerar troslivet i våra kyrkor i lika hög grad 
som 1500-talets lärodokument. 

Utifrån den omfattande remissbehandlingen av detta ärende vill Svenska 
kyrkan i detta preliminära svar sammanfattande säga att den avser att svara 
"ja" på de båda frågor som ställs av generalsekreteraren i brevet av den 30 
januari 1995. 

När det gäller generalsekreterarens andra fråga är Svenska kyrkan självfal-
let medveten om att svaret bygger på förutsättningen att Romersk-katolska 
kyrkan på ett motsvarande sätt ansluter sig till den gemensamma deklaratio-
nen och därmed uttalar att de fördömanden av den lutherska rättfärdiggörelse-
läran, som återfinns i akterna från konciliet i Trient 1547, inte längre är till-
lämpliga på de lutherska kyrkorna av idag. 

Tidschemat för denna dialogprocess innebär vissa svårigheter för Svenska 
kyrkans vidkommande, då den slutgiltiga texten inte kommer att föreligga vid 
vårt kyrkomöte i augusti 1996. Det är dock vår mening att texten, under den 
slutgiltiga bearbetningsprocessen, knappast bör kunna genomgå andra 
förändringar än sådana som syftar till att ytterligare förtydliga den redovisade 
gemenskapen våra kyrkor emellan. 

För Svenska kyrkans centralstyrelse 

Gunnar Weman 
ärkebiskop 

64 



Sammanställning av remissvar gällande Gemensam deklaration om 
rättfärdiggörelseläran (GD) 

Remissvar har inkommit från samtliga domkapitel samt från stiftsstyrelserna 
i Uppsala (instämmer i domkapitlets yttrande), Linköping, Lund, Växjö 
(gemensamt för domkapitlet och stiftsstyrelsen) och Karlstad. 

Stiften har anmodats att vardera utse fem församlingar att avge yttranden. 
Remissvar har inkommit från 55 församlingar (i några fall från pastorat, i ett 
fall från prästerna i ett kontrakt). 

Vidare har remissvar inkommit från: 

Svenska kyrkans församlingsnämnd 
Svenska kyrkans utbildningsnämnd 
Nämnden för Lutherhjälpen 
Nämnden för SKUT 
Nämnden för Svenska kyrkans mission 
Svenska kyrkans forskningsråd 
Svenska kyrkans Lekmannaförbund 
Evangeliska Fosterlands-Stiftelsen (gemensamt med Johannelunds teologiska 
institut) 
Stockholms teologiska institut 
arbetsgemenskapen Kyrklig Förnyelse 
Kyrkliga förbundet för evangelisk-luthersk tro 
Missionssällskapet Bibeltrogna Vänner 
Svenska kyrkans fria synod 
Teologiska fakultetsrådet vid universitetet i Lund 
Teologiska fakultetsnämnden vid universitetet i Uppsala 
Pastoralinstitutet i Uppsala 
Lutherstiftelsen i Göteborg 

1 Allmänna synpunkter 
remissvaren möter en del övergripande synpunkter rörande rättfärdiggörel-

selärans ställning och innebörd då och nu. 
Lextorps församling menar att olika människosyn låg bakom konflikten på 

1500-talet, men att det som nu skiljer snarare är främlingskapet inför olika 
traditioner och gudstjänstformer. Samtidigt ses det dock som viktigt att de 
gamla konflikterna bearbetas så att de inte längre utgör hinder för ett närmare 
samarbete. Södertälje församling menar också att man kan överväga om den 
tidigare mellankyrkliga problematiken kring rättfärdiggörelseläran längre är 
relevant, men framhåller samtidigt att det kvarstår en avgörande skillnad i 
synen på vad människan i grund och botten är. I några fall kommenteras skill-
nader i fråga om språket då och nu. Linköpings domkapitel påpekar att rättfär-
diggörelseläran präglats av ett juridiskt språk, som var karakteristiskt för den 
period då den utformades och att det är angeläget att den juridiska diskursen 
inte får en ny monopolställning i lärosamtalen. Fromhets- och gudstjänstliv 
präglas i dag i stället av dominerande existentiella problem och använder 
andra språkliga uttryck. Nämnden för Svenska kyrkans mission menar att 

CsSkr 1996:5 
Bilaga 6 

65 



CsSkr 1996:5 
Bilaga 6 

teologin under medeltid och reformationstid var präglad av en hög tilltro till 
att man med språkets hjälp kunde skapa en struktur av begrepp som korre-
sponderade med den gudomliga verkligheten. Båda parter har i dag en större 
medvetenhet om språkets ofullkomlighet och omöjligheten att "fånga" Gud 
i mänskliga begrepp. Den pekar också på de 325 gemensamma psalmerna, 
som rymmer den kristna traditionens alla centrala motiv och som i praktiken 
normerar troslivet i våra kyrkor mer än lärodokumenten från 1500-talet. 
Lunds domkapitel finner att det rättfärdiggörelsen står för i dag behöver 
uttryckas med andra ord, men att dess sakinnehåll — att bejaka Guds nåd och 
människors frigörelse från mänskliga bördor och förtryck inklusive de kyrk-
liga — måste få erfaras också i dag. Man kan notera att Hangvars församling 
säger sig inte kunna uppleva frågeställningen i den förelagda språkdräkten 
som meningsfull. 

När det gäller rättfärdiggörelselärans bestående aktualitet finner Rasbo 
församling att det är en allvarlig fråga till vår egen kyrka om dess förkunnelse 
och aktuella praxis ger uttryck för den samsyn som kommer till uttryck i 
deklarationen. När det gäller rättfärdiggörelselärans roll som övergripande 
kriterium påpekar Växjö domkapitel att det kan vara på sin plats att vara 
medveten om att denna funktion i vår egen kyrka knappast kan sägas vara 
klar eller okontroversiell. Även Svenska kyrkans fria synod menar att i vår 
kyrka den lutherska rättfärdiggörelselärans tillämpning i det praktiska kyrko-
livet är allt annat än självklar. Södertälje församling säger att läroskillnader 
inom Svenska kyrkan kan vara nog så djupa som de mellan lutheraner och 
katoliker utan att de fördenskull betraktas eller behandlas som kyrkoskiljande. 
ÄvenTeologiska fakultetsrådet i Lund hänvisar till att skillnader i trosuppfatt-
ning i denna punkt finns också inom de båda kyrkorna och att det fortsatta 
samtalet i frågan bör föras också inom kyrkorna själva och inte endast mellan 
dem. Teologiska fakultetsnämnden i Uppsala erinrar om att man inom luther-
domen aldrig lyckats ena sig om vad som menas med en luthersk rättfärdiggö-
relselära och hänvisar till misslyckandet med detta vid Lutherska världsför-
bundets generalförsamling i Helsingfors 1963. Visby domkapitel ser det som 
en allvarlig fråga till de lutherska kyrkorna om detta med rättfärdiggörelsen 
genom tron verkligen spelar en identitetsskapande och andligt formerande 
roll i dag. Det ställer också frågan om detta tema inte huvudsakligen är ett 
kontroversteologiskt instrument som används för att bevara det bestående. 
Lunds domkapitel pekar däremot på att läran om rättfärdiggörelsen i många 
lutherska kyrkor spelar en inte oväsentlig roll i den teologiska motiveringen 
för traditionen med kvinnor och män i prästämbetet. Kallelsen till detta är av 
nåd allena medan prästens kön är ovidkommande ur teologisk synvinkel. Det 
säger vidare att en ny koncentration på Guds radikala nåd i vår tid kan 
samverka med frigörelsen från en materialistisk livsstil, baserad på otillbörlig 
profit och konkurrens till värden som gemenskap, rättvisa och solidaritet. 

66 



CsSkr 1996:5 
Bilaga 6 

2 Sammanfattande och övergripande synpunkter 
på Gemensam deklaration om rättfärdiggörelseläran 
(GD) 
Till det som anförts ovan kan anknytas att Eds församling och Nämnden för 
Svenska kyrkans mission kritiserar GD för dess alltför individualistiska 
perspektiv. Man efterlyser ett socialt perspektiv på begreppet "rättfärdighet" 
och nämnden menar att man därmed också skulle komma närmare den 
bibliska föreställningsvärlde n i såväl GT som NT. Även Karlstads domkyrko-
församling menar att GD företräder ett försnävat perspektiv, men här är moti-
veringen den att man inte tydligt redovisat alla de problem som är relaterade 
till rättfärdiggörelseläran, särskilt syftas på frågorna om auktoriteten i kyrkan. 

Växjö domkapitel och stiftsstyrelse saknar en redovisning av de principiella 
och metodiska utgångspunkter, som varit styrande för de tidigare dialogdoku-
menten och som gjort samstämmigheten möjlig, och Stockholms teologiska 
institut beklagar att man inte i GD redovisar resultaten i det senaste dialogdo-
kumentet, "Kirche und Rechtfertigung" från 1994. Om detta skett skulle man 
ha fått en klarare bild av hur långt tillämpningen av rättfärdiggörelseläran går 
i praktiken. 

Linköpings domkapitel menar att när man i GD frikopplar läran om rättfär-
diggörelsen från gudstjänstlivet sker något som egentligen är främmande för 
Luther. För honom är artikeln om rättfärdiggörelsen något som reflekterar och 
värnar om ett rätt bruk av evangeliet i gudstjänstgemenskapen och inte i första 
hand ett teoretiskt problem om formuleringar. 

Karlstads domkapitel anser att det är olyckligt att GD genomgående talar 
om "katoliker och lutheraner". Svenska kyrkan anser sig på goda grunder 
vara katolsk i betydelsen allmännelig och det är olämpligt att romersk-katolsk 
tradition får monopol på ord som "katolik" och "katolsk". 

3 Synpunkter på enskilda delar av deklarationen 
3.1 Avsnitt 1. Bibliskt rättfärdiggörelsebudskap (8-11) 
De flesta remissvaren uttalar stor tillfredsställelse över detta avsnitt, som 
säges visa på den grundläggande principen om Skriften som yttersta 
norm.Uppsala domkapitel saknar dock en hänvisning till den för frågan 
fundamentala texten i Rom 3:28 och Linköpings stiftsstyrelse saknar hänvis-
ningar till Gamla testamentet. Teologiska fakultetsrådet i Lund finner att detta 
avsnitt präglas av ett hermeneutiskt oreflekterat bruk av bibelcitat. De radas 
på varandra utan utläggning och utan angivande av inbördes relation eller 
nutida relevans för den aktuella frågan. 

67 



CsSkr 1996:5 
Bilaga 6 

3.2 Avsnitt 3. Den gemensamma förståelsen av 
rättfärdiggörelsen (13-17) 

Genomgående ger detta avsnitt endast anledning till positiva kommentarer. 
Göteborgs domkapitel säger att punkterna 13-17 uppvisar tillfredsställande 
gemensamma formuleringar av rättfärdiggörelseläran. Skellefteå landsför-
samling betonar att detta avsnitt 3 i sig utgör en tillräcklig grund för enhet och 
Örgryte församling noterar att Konkordiebokens lära om rättfärdiggörelsen är 
bra sammanfattad i punkterna 14-16 och att man i punkten 17 kommer den 
klassiska lutherdomens credo nära. 

3.3 Avsnitt 4. Utläggning av den gemensamma förståelsen 
av rättfärdiggörelsen (18-41) 
Punkterna 21-23: 

Detta avsnitt framkallar åtskilliga positiva kommentarer, så i remissvaren från 
Hofors, Rasbo och Bottnaryds församlingar. Den senare uttrycker det så att 
detta stämmer väl överens med vad den lutherska kyrkan alltid hävdat, nämli-
gen att Guds ord är verksamt. Nederluleå församling menar att kontroversen 
kring Konkordieformelns artikel 2 är bilagd genom vad som sägs i dessa 
punkter. 

Relationen mellan rättfärdiggörelse och förnyelse kommenteras dock av 
flera remissinstanser. Präster i Älvsyssels södra kontrakt kritiserar GD för att 
den inte klart skiljer mellan de båda skeendena och samma sak anföres av 
Kyrkliga förbundet för evangelisk-luthersk tro. Vidare kretsar hela det kritiska 
yttrandet från Lutherstiftelsen i Göteborg kring denna fråga. Rasbo försam-
ling menar däremot att spänningen mellan forensisk och effektiv rättfärdiggö-
relselära är ett skenproblem. Man hänvisar i sammanhanget till Augsburgska 
bekännelsens Apologi, där det sägs: "Att rättfärdiggöras betecknar både att 
från att vara orättfärdiga göras rättfärdiga eller pånyttfödas och att förklaras 
eller räknas som rättfärdiga, ty Skriften använder båda uttryckssätten" 
(Svenska kyrkans bekännelseskrifter, SKB, s 115). Göteborgs domkapitel 
noterar att denna utsaga i Apologin inte stämmer med Konkordieformelns ord 
om "att förnyelsen, som följer efter rättfärdiggörelsen genom tron, icke må 
förblandas med densamma, utan dessa båda må klart hållas i sär" (SKB s 
580). Man menar, med hänvisning till punkterna 39 och 40, att denna marke-
ring behövs än i dag. Även Svenska kyrkans fria synod hänvisar till båda dessa 
textställen, men menar att lutherdomen av i dag har full rätt att identifiera sin 
situation med tiden för Apologins tillkomst, då samtal ännu pågick, snarare 
än med den tid då den konfessionella polemiken helt hade tagit över. De tre 
sist nämnda remissinstanserna hänvisar i sammanhanget alla till den kyrkliga 
kungörelsen om Svenska kyrkans grundläggande dokument med avseende på 
tro, bekännelse och lära (SKFS 1992:2), enligt vilken Augsburgska bekännel-
sen har en särställning i förhållande till övriga skrifter från reformationstiden 
i Konkordieboken och man menar av allt att döma att detta färgar av sig också 
på den vid samma tid tillkomna och av samme författare skrivna Apologin. 

68 



CsSkr 1996:5 
Bilaga 6 

Punkt 26: 

Många remissinstanser ställer sig kritiska till formuleringen av denna punkt. 
Bland församlingarna gäller det Bottnaryd, Fjälkinge, Kungsholms, Malung, 
Södertälje, Varberg och Västerås Lundby. Även Uppsala och Göteborgs 
domkapitel liksom Stockholms teologiska institut och Nämnden för Svenska 
kyrkans mission redovisar kritik. Generellt avser de kritiska invändningarna 
den om "begärelsen" använda formuleringen "inte synd i egentlig mening". 
Kritiken yttrar sig i olika former, alltifrån att det behövs ett förtydligande eller 
att den kan vålla missförstånd till att den inte är förenlig med synduppfatt-
ningen i den lutherska bekännelsen eller att den synes motsäga att en kristen 
är på en gång rättfärdig och syndare. 

3.4 Avsnitt 5. Betydelsen och omfattningen av den 
uppnådda samstämmigheten (42-46) 
Punkt 44: 

Nämnden för Svenska kyrkans mission noterar att lärofördömandena i bekän-
nelsedokumenten inte ogiltigförklaras. Om en uppenbar "gärningslära" 
skulle uppträda inom någon av kyrkorna, så att människor börjar sätta sitt 
eviga hopp till egna prestationer eller egna andliga upplevelser, blir uttalan-
dena från reformationstiden helt giltiga mementon. I en viss mening konfir-
merar därmed de båda parterna sina uttalanden från 1500-talet. 

Sammanställningen tar inte upp synpunkter som föranletts av bristfälliga 
eller oklara formuleringar i den i samband med remissen utsända svenska 
översättningen av GD. 

4 Svaren på de av Lutherska världsförbundets 
generalsekreterare ställda frågorna 
En överväldigande majoritet av de 91 inkomna remissvaren svarar "ja" på 
båda frågorna, däribland samtliga domkapitel och centrala kyrkliga nämnder. 
I många fall markeras därvid att det jakande svaret på fråga 2 är avhängigt av 
att den romersk-katolska kyrkan för sin del bejakar deklarationens innehåll 
inklusive punkt 43. 
Bland de sju remissinstanser som svarar "nej" på båda frågorna intar 
Missionssällskapet Bibeltrogna Vänner en särställning genom att det i sitt 
utförliga yttrande intar denna avvisande hållning utan att gå in på någon 
diskussion av sakinnehållet i deklarationen. Övriga motiverar sitt ställningsta-
gande med hänvisning till att de funnit att positionerna i GD inte är förenliga 
(Malungs och Varbergs församlingar) eller att fortsatta samtal behövs, så 
präster i Älvsyssels södra kontrakt, Lutherstiftelsen i Göteborg och Kyrkliga 
förbundet för evangelisk-luthersk tro. I det sistnämnda remissvaret sägs dock 
att det inte är någon tvekan om att deklarationen uttrycker många bibliska 
sanningar, det man vänder sig mot är den terminologiska oklarheten. I ett fall 
motiveras nejet på den första frågan med att rättfärdiggörelseläran inte kan 
stå för sig som en separat företeelse utan måste kopplas samman med sakra- 69 



CsSkr 1996:5 
Bilaga 6 

menten (prästerna i Gustav Adolfs pastorat). Deras nej på fråga 2 motiveras 
med att de uppfattat frågan som gällande alla lärofördömanden i Konkordie-
boken, inte endast de som avser rättfårdiggörelseläran. 

I tre fall svaras "ja" på den första frågan, medan man tvekar inför den 
andra. Prästerna i Istorps pastorat anser att så länge frågorna kring helgonen 
och avlaten inte är utredda är det för tidigt att säga att de lutherska lärofördö-
mandena inte är tillämpliga. Hästveda församling motiverar sin tvekan med 
att dess kunskap om den romersk-katolska kyrkan inte är sådan att man 
känner sig kompetent att avgöra saken samt att man uppfattat den andra frågan 
som ett "upphävande" av trossatser och fördömanden i de lutherska bekän-
nelseskrifterna, något som man inte kan gå med på. Fresta församling hänvi-
sar för sin del till att läran om rättfärdiggörelsen hör samman med hur man 
ser på t.ex. sakramenten och auktoriteten i kyrkan. En gemensam syn ifråga-
sättes t. ex. av påvens uttalanden om kyrkans kvinnosyn och synen på sexuali-
teten. Det blir då motsägelsefullt att hävda något gemensamt samtidigt som 
man "kyrkopragmatiskt" förhåller sig till den mänskliga verkligheten på 
olika sätt. 

Bottnaryds församling svarar "ja" på båda frågorna, dock med förbehåll 
för att vissa frågor (med hänvisning till avsnitt 4.3 och Konkordieformelns 
artiklar 3 och 4) behöver klargöras ytterligare. V Hargs församling bejakar 
båda frågorna, men ser en bristande samstämmighet i avsnitt 4.7. Särskilt 
gäller det synen på helgonens förtjänster och mässoffret. 

5 Övrigt 
Några av remissvaren innehåller synpunkter på remissproceduren samt på vad 
som bör ske efter det att deklarationen bejakats för Svenska kyrkans del. 

Så framhåller Svenska kyrkans lekmannaförbund att man i samband med 
en remiss av detta slag stiftsvis borde anordna en fortbildning i ämnet. Detta 
skulle främja en mera insiktsfull hantering av ärenden av detta slag. 

Uppsala domkapitel menar att när överenskommelsen överlämnas till 
Svenska kyrkans församlingar bör den kompletteras med en kortfattad 
beskrivning av hur diskussionen om rättfärdiggörelsen fördes på 1500-talet 
och hur det kommer sig att kyrkorna nu kunnat närma sig på detta dramatiska 
sätt. Huddinge församling skulle välkomna en lättillgänglig framställning av 
innehållet i GD eftersom "rättfårdiggörelseläran" är ett teologiskt begrepp 
som inte är allmänt känt bland församlingsbor. Svenska kyrkans församlings-
nämnd ser det vara viktigt att ett studiematerial utarbetas för lokalt bruk och 
den är öppen för ett uppdrag av detta slag. 

Arbetsgemenskapen Kyrklig förnyelse önskar att GD skall auktoriseras som 
ett för framtiden riktningsgivande lärodokument samt att Svenska kyrkan på 
grundval av den konstaterade centrala läroenheten i framtiden avstår från att 
fatta beslut i viktiga lärofrågor utan att först samråda med den romersk-
katolska kyrkan. 

70 



Svenska kyrkans centralstyrelses skrivelse till 
kyrkomötet 
1996:6 
Vissa frågor avseende icke-territoriella 
församlingar 

Kyrkomötet 

• 

CsSkr 
1996:6 

Svenska kyrkans centralstyrelse överlämnar denna skrivelse till kyrkomötet. 

Sigtuna den 22 maj 1996 

Gunnar Weman 

Gunnar Edqvist 

Skrivelsens huvudsakliga innehåll 
Genom skrivelsen föreslår Centralstyrelsen att kyrkomötet utfärdar två kyrk-
liga kungörelser. Dessa avser ändringar i dels kyrkliga kungörelsen (SKFS 
1990:5) om ministerialböcker, dels kyrkliga kungörelsen (1994:9) om dopet. 
I båda fallen är syftet att samma förhållanden skall gälla i en icke-territoriell 
församling som i en territoriell församling. 

I fråga om ministerialböckema föreslås att anteckningar skall göras i den 
icke-territoriella församlingen beträffande den som tillhör en sådan försam-
ling. Vad gäller dopet innebär förslaget, att kyrkoherden i en icke-territoriell 
församling skall ha skyldighet att informera om och inbjuda till dop för dem 
som tillhör en sådan församling. 

1 Kyrkomötet 1996. Bihang 2. Nr 6 



CsSkr 1996:6 Innehållsförteckning 
1 	Förslag till kyrkomötesbeslut 	3 

2 Författningsförslag 	  3 
2.1 Förslag till kyrklig kungörelse om ändring i kyrkliga kun- 

görelsen (SKFS 1990:5) om ministerialböcker 	3 
2.2 Förslag till kyrklig kungörelse om ändring i kyrkliga kun- 

görelsen (SKFS 1994:9) om dopet 	6 

3 Bakgrund 	  7 

4 	Överväganden och förslag 	8 
4.1 Förslag till ändringar i kyrkliga kungörelsen om ministe- 

rialböcker 	8 
4.2 Förslag till ändringar i kyrkliga kungörelsen om dopet 	8 

Utdrag ur Centralstyrelsens protokoll 	10 

2 



1 Förslag till kyrkomötesbeslut 	 CsSkr 1996:6 

Centralstyrelsen föreslår kyrkomötet att anta Centralstyrelsens förslag till 
kyrkliga kungörelser 

2 Författningsförslag 
Svenska kyrkans centralstyrelse har följande förslag till kyrkliga kungörelser. 

2.1 Förslag till kyrklig kungörelse 
om ändring i kyrkliga kungörelsen (SKFS 1990:5) om 
ministerialböcker 

Kyrkomötet föreskriver med stöd av 29 kap. 13 § 4 kyrkolagen (1992:300) 
att i kyrkliga kungörelsen (SKFS 1990:5) om ministerialböcker skall 2, 4, 6 
och 8 §§ ha följande lydelse. 

Nuvarande lydelse 

2 § I dopboken skall för varje dop 
i Svenska kyrkans ordning antecknas 

dopdatum, 
den döptes tillhörighet till svenska 
kyrkan, 
den döptes personnummer, 
den döptes namn, 
den döptes postadress, 
den döptes folkbokföringsadress, 
dopprästens namn och församling, 
den församling där dopet har för-
rättats, 
faddrarnas namn. 
Om den döpte är under 18 år, skall 

dessutom antecknas 
vårdnadshavares personnummer, 
vårdnadshavares tillhörighet till 
Svenska kyrkan, 
vårdnadshavares namn. 
Dopet skall antecknas i dopboken 

i den församling där den döpte är 
folkbokförd. 

Om den döpte vid tidpunkten för 
dopet inte är folkbokförd i Sverige, 
skall dopet antecknas i den försam-
ling där dopet har förrättats. 

4 § I konfirmationsboken skall för 
varje konfirmation i Svenska kyrkans 
ordning antecknas 

konfirmationsdatum, 

1* Kyrkomötet 1996. Bihang 2. Nr 6 

Föreslagen lydelse 

2 § I dopboken skall för varje dop 
i Svenska kyrkans ordning antecknas 

dopdatum, 
den döptes tillhörighet till svenska 
kyrkan, 
den döptes personnummer, 
den döptes namn, 
den döptes postadress, 
den döptes folkbokföringsadress, 
dopprästens namn och församling, 
den församling där dopet har för-
rättats, 
faddrarnas namn. 
Om den döpte är under 18 år, skall 

dessutom antecknas 
vårdnadshavares personnummer, 
vårdnadshavares tillhörighet till 
Svenska kyrkan, 
vårdnadshavares namn. 
Dopet skall antecknas i dopboken 

i den församling där den döpte är 
folkbokförd. I fråga om den som är 
medlem i en icke-territoriell försam-
ling skall anteckningen istället göras 
i den församlingen. 

Om den döpte vid tidpunkten för 
dopet inte är folkbokförd i Sverige, 
skall dopet antecknas i den försam-
ling där dopet har förrättats. 

4 § I konfirmationsboken skall för 
varje konfirmation i Svenska kyrkans 
ordning antecknas 

konfirmationsdatum, 



CsSkr 1996:6 

4 

konfirmandens personnummer, 
konfirmandens tillhörighet till 
Svenska kyrkan, 
konfirmandens fullständiga namn, 
konfirmandens folkbokföringsad-
ress, 
konfirmandens postadress, 
konfirmationsprästens namn och 
församling, 
den församling där konfirmatio-
nen har förrättats. 
Konfirmationen skall antecknas i 

konfirmationsboken i den församling 
där konfirmanden är folkbokförd. 

Om konfirmanden inte är folkbok-
förd i Sverige vid tidpunkten för kon-
firmationen, skall konfirmationen 
antecknas i den församling där kon-
firmationen har förrättats. 

6§ I vigselboken skall för varje 
vigsel i Svenska kyrkans ordning an-
tecknas 

vigseldatum, 
mannens personnummer, 
mannens tillhörighet till Svenska 
kyrkan, 
mannens fullständiga namn, 
mannens folkbokföringsadress, 
mannens postadress, 
kvinnans personnummer, 
kvinnans tillhörighet till Svenska 
kyrkan, 
kvinnans fullständiga namn, 
kvinnans folkbokföringsadress, 
kvinnans postadress, 
skattemyndighet som utfärdat in-
tyg om hindersprövning, 
datum och giltighetstid för intyg 
om hindersprövning, 
vigselplats, 
vigselförrättarens namn och för-
samling, 
den församling där vigseln har för-
rättats, 
datum för avisering av vigsel till 
skattemyndigheten. 
Vigseln skall antecknas i vigselbo-

ken i den församling där kvinnan är 
folkbokförd.  

konfirmandens personnummer, 
konfirmandens tillhörighet till 
Svenska kyrkan, 
konfirmandens fullständiga namn, 
konfirmandens folkbokföringsad-
ress, 
konfirmandens postadress, 
konfirmationsprästens namn och 
församling, 
den församling där konfirmatio-
nen har förrättats. 
Konfirmationen skall antecknas i 

konfirmationsboken i den församling 
där konfirmanden är folkbokförd. 1 
fråga om den som är medlem i en 
icke-territoriell församling skall an-
teckningen istället göras i den för-
samlingen. 

Om konfirmanden inte är folkbok-
förd i Sverige vid tidpunkten för kon-
firmationen, skall konfirmationen 
antecknas i den församling där kon-
firmationen har förrättats. 

6§ I vigselboken skall för varje 
vigsel i Svenska kyrkans ordning an-
tecknas 

vigseldatum, 
mannens personnummer, 
mannens tillhörighet till Svenska 
kyrkan, 
mannens fullständiga namn, 
mannens folkbokföringsadress, 
mannens postadress, 
kvinnans personnummer, 
kvinnans tillhörighet till Svenska 
kyrkan, 
kvinnans fullständiga namn, 
kvinnans folkbokföringsadress, 
kvinnans postadress, 
skattemyndighet som utfärdat in-
tyg om hindersprövning, 
datum och giltighetstid för intyg 
om hindersprövning, 
vigselplats, 
vigselförrättarens namn och för-
samling, 
den församling där vigseln har för-
rättats, 
datum för avisering av vigsel till 
skattemyndigheten. 
Vigseln skall antecknas i vigselbo-

ken i den församling där kvinnan är 
folkbokförd. Om kvinnan är medlem 
i en icke-territoriell församling skall 



Om kvinnan inte är folkbokförd i 
Sverige vid tidpunkten för vigseln, 
skall vigseln antecknas i den försam-
ling där mannen är folkbokförd. 

Om varken mannen eller kvinnan 
är folkbokförda i Sverige vid tid-
punkten för vigseln, skall vigseln an-
tecknas i den församling där vigseln 
har förrättats. 

8§ I begravningsboken skall för 
varje begravning i Svenska kyrkans 
ordning antecknas 

dödsdatum, 
den dödes personnummer 
den dödes tillhörighet till Svenska 
kyrkan, 
den dödes fullständiga namn, 
den dödes folkbokföringsadress, 
den dödes postadress, 
för minderårig: vårdnadshavares 
namn och personnummer, 
för gift: efterlevande make/makas 
namn och personnummer 
datum för begravningsgudstjänst, 
plats för begravningsgudstjänst, 
kyrka och församling, 
officiantens namn och församling. 
Begravning skall antecknas i be-

gravningsboken i den församling där 
den avlidne var folkbokförd. 

Om den avlidne vid dödsfallet inte 
var folkbokförd i Sverige, skall be-
gravningen antecknas i den försam-
ling där begravningsgudstjänsten har 
förrättats.  

anteckningen istället göras i den för-
samlingen. 

Om kvinnan inte är folkbokförd i 
Sverige vid tidpunkten för vigseln, 
skall vigseln antecknas i den försam-
ling där mannen är folkbokförd. Om 
mannen är medlem i en icke-territo-
riell församling skall anteckningen 
istället göras i den församlingen. 

Om varken mannen eller kvinnan 
är folkbokförda i Sverige vid tid-
punkten för vigseln, skall vigseln an-
tecknas i den församling där vigseln 
har förrättats. 

8§ I begravningsboken skall för 
varje begravning i Svenska kyrkans 
ordning antecknas 

dödsdatum, 
den dödes personnummer 
den dödes tillhörighet till Svenska 
kyrkan, 
den dödes fullständiga namn, 
den dödes folkbokföringsadress, 
den dödes postadress, 
för minderårig: vårdnadshavares 
namn och personnummer, 
för gift: efterlevande make/makas 
namn och personnummer 
datum för begravningsgudstjänst, 
plats för begravningsgudstjänst, 
kyrka och församling, 
officiantens namn och församling. 
Begravning skall antecknas i be-

gravningsboken i den församling där 
den avlidne var folkbokförd. I fråga 
om den som var medlem i en icke-ter-
ritoriell församling skall anteck-
ningen istället göras i den försam-
lingen. 

Om den avlidne vid dödsfallet inte 
var folkbokförd i Sverige, skall be-
gravningen antecknas i den försam-
ling där begravningsgudstjänsten har 
förrättats. 

CsSkr 1996:6 

Denna kungörelse träder i kraft 1 januari 1997. 

5 



CsSkr 1996:6 

2.2 Förslag till kyrklig kungörelse 
om ändring i kyrkliga kungörelsen (SKFS 1994:9) om dopet 

Kyrkomötet föreskriver med stöd av 29 kap. 13 § 4 kyrkolagen (1992:300) 
att 4 och 5 §§ i kyrkliga kungörelsen (SKFS 1994:9) om dopet skall ha föl-
jande lydelse. 

Nuvarande lydelse 	 Föreslagen lydelse 

4§ 
Kyrkoherden i den församling där 	I fråga om dem som är medlem- 

föräldrar eller annan vårdnadshavare mar i en icke-territoriell församling 
som tillhör Svenska kyrkan är folk- skall informationen och erbjudandet 
bokförda skall, innan barnet uppnått om dop ges av kyrkoherden i den för-
sex månaders ålder, informera dem samlingen. 
om dopet och om föreskrifterna för 
kyrkotillhörighet och erbjuda dem att 
låta döpa sitt barn. 

5§ 
Kyrkoherden i den församling där 	I fråga om den som är medlem i en 

det barn som tillhör Svenska kyrkan icke-territoriell församling skall in-
utan att vara döpt är folkbokförd formationen och erbjudandet om 
skall ge information om föreskrif- dopundervisning och dop ges av kyr-
tema för kyrkotillhörighet samt er- koherden i den församlingen. 
bjuda dopundervisning och dop. 
Detta skall ske under året före det 
barnet fyller 18 år. 

Denna kungörelse träder i kraft 1 januari 1997. 

6 



3 Bakgrund 	 CsSkr 1996:6 

I den kyrkliga kungörelsen (SKFS 1990:5) om ministerialböcker föreskrivs 
att anteckningar i ministerialböckerna skall göras i den församling där någon 
är folkbokförd. Således sägs i 2 § att dopet skall antecknas i dopboken i den 
församling där den döpte är folkbokförd och 4 § att konfirmationen skall an-
tecknas i konfirmationsboken i den församling där konfirmanden är folkbok-
förd. I 6 § anges, att vigseln skall antecknas i vigselboken i den församling 
där kvinnan är folkbokförd. Om kvinnan inte är folkbokförd i Sverige vid 
tidpunkten för vigseln, skall vigseln antecknas i den församling där mannen 
är folkbokförd. I 8 § sägs att begravningen skall antecknas i begravningsboken 
i den församling där den avlidne var folkbokförd. För samtliga ministerial-
böcker gäller att om den som anteckning avser inte är, eller i fråga om den 
som avlidit inte var, folkbokförd i Sverige skall anteckningen göras i den för-
samling där den kyrkliga handlingen har ägt rum. 

Vidare sägs i kyrkliga kungörelsen (SKFS 1994:9) om dopet att det är kyr-
koherden i folkbokföringsförsamlingen som har skyldighet att ge information 
om dopet och om föreskrifterna om kyrkotillhörighet samt att inbjuda till dop. 
Detta gäller såväl i fråga om föräldrar eller vårdnadshavare innan ett barn 
uppnått 6 månaders ålder (4 §) som beträffande de som tillhör Svenska kyrkan 
men inte är döpta före 18 års ålder (5 §). 

Vare sig i den kyrkliga kungörelsen om ministerialböcker eller i kungörel-
sen om ministerialböcker sägs något särskilt om vad som gäller beträffande 
dem som tillhör någon av de fem icke-territoriella församlingarna. Detta inne-
bär att också för dem som tillhör en icke-territoriell församling gäller att an-
teckningar i ministerialböckerna skall ske i folkbokföringsförsamlingen och 
det saknas föreskrifter om att anteckningar skall göras i den icke-territoriella 
församlingen. På motsvarande sätt är det kyrkoherden i folkbokföringsför-
samlingen som skall informera om och inbjuda till dop också dem som tillhör 
en icke-territoriell församling. Någon motsvarande skyldighet finns inte för 
kyrkoherden i den icke-territoriella församlingen. Av folkbokföringslagen 
(1991:481) framgår nämligen att en person skall folkbokföras på den fastighet 
och i den territoriella församling där han är att anse som bosatt. Detta gäller 
medlemmar både i territoriella och icke-territoriella församlingar. Före folk-
bokföringslagens ikraftträdande den 1 juli 1991 kunde däremot en medlem i 
en icke-territoriell församling folkbokföras i den församlingen. 

På motsvarande sätt gäller enligt de nya bestämmelserna om kyrkotillhörig-
het i 3 kap. kyrkolagen (1992:300), att det är kyrkoherden i folkbokföringsför-
samlingen som prövar frågor om kyrkotillhörighet. I en från Civildepartemen-
tet under våren 1996 remitterad promemoria "Prövning av frågor om kyrko-
tillhörighet för medlemmar i icke-territoriella församlingar" har föreslagits 
vissa förändringar i 3 kap. kyrkolagen. Avsikten är att kyrkoherden i en icke-
territoriell församling skall pröva frågor om kyrkotillhörighet för den egna 
församlingens medlemmar. Regeringen har aviserat att man i en skrivelse till 
1996 års kyrkomöte avser att framlägga ett förslag till ändringar på detta om-
råde. 

7 



CsSkr 1996:6 

8 

4 Överväganden och förslag 
4.1 Förslag till ändringar i kyrkliga kungörelsen om 
ministerialböcker 

Centralstyrelsens förslag: Kyrkomötet föreslås utfärda en kyrklig 
kungörelse som innebär att anteckningar i ministerialböcker avseende 
medlemmar i en icke-territoriell församling skall göras i den försam-
lingen. 

Skälen för vårt förslag: I pastoralt avseende har de icke-territoriella för-
samlingarna samma ställning och ansvar som de territoriella församlingarna. 
De som tillhör en icke-territoriell församling är visserligen folkbokförda i en 
territoriell församling men detta förhållande är att se enbart som en fråga om 
folkbokföringen. I övrigt har den som tillhör Svenska kyrkan och är medlem 
i en icke-territoriell församling samma relationer till denna församling som 
övriga kyrkotillhöriga har till sina respektive territoriella församlingar. 

Ministerialböckerna innehåller anteckningar om de kyrkliga handlingarna. 
Det finns ingen anledning till att dessa böcker skall föras i en annan försam-
ling än den församling där den som anteckningen avser är medlem. Detta 
gällde inte heller när den kyrkliga kungörelsen (SKFS 1990:5) om ministe-
rialböcker utfärdades. Den nuvarande ordningen är en följd av att det enligt 
1991 års folkbokföringslag inte länge är möjligt att vara folkbokförd i en icke-
territoriell församling. För att denna ordning inte skall innebära att anteck-
ningar i ministerialböcker skall göras i en annan församling än den som någon 
i kyrkligt avseende tillhör föreslår vi, att kyrkomötet utfärdar en kyrklig kun-
görelse om ändring i kyrkliga kungörelsen (SKFS 1990:5) om ministerial-
böcker. 

4.2 Förslag till ändringar i kyrkliga kungörelsen om dopet 

Centralstyrelsens förslag: Kyrkomötet föreslås utfärda en kyrklig 
kungörelse som innebär att kyrkoherden i en icke-territoriell försam-
ling har samma skyldighet att informera om och inbjuda till dopet som 
kyrkoherden i en territoriell församling. 

Skälen för vårt förslag: I den tidigare nämnda promemorian Prövning av 
frågor om kyrkotillhörighet för medlemmar i icke-territoriella församlingar 
anges motiv för att kyrkoherden i en icke-territoriell församling skall pröva 
frågor om kyrkotillhörighet på samma sätt som kyrkoherden i en territoriell 
församling. Det som där sägs har tillämpning även på de frågor rörande infor-
mation om och inbjudan till dop som regleras i den kyrkliga kungörelsen 
(SKFS 1994:5) om dopet. 

Sedan den 1 januari gäller att den som döps i Svenska kyrkans ordning 
därmed upptas i Svenska kyrkan. Dopet är således den normala vägen in 



i kyrkan. Inom Svenska kyrkan framhålls på olika sätt dopet som en del 
av församlingslivet. I kyrkohandbokens allmänna anvisningar för dop an-
ges att dopet normalt firas som församlingsgudstjänst. I anslutning till be-
slutet om nya tillhörighetsregler har också påbörjats ett omfattande arbete 
som bl.a. innebär att det i varje församling skall utarbetas och antas ett 
pastoralt program för dop och dopuppföljning. Detta program skall antas 
av kyrkoherden efter samråd med kyrkorådet. I detta hänseende råder det 
ingen skillnad mellan territoriella och icke-territoriella församlingar. Även 
i de icke-territoriella församlingarna skall således kyrkoherden efter sam-
råd med kyrkorådet anta ett pastoralt program för dopet. 

Som underlag för arbetet med varje församlings eget pastorala program 
har Svenska kyrkans församlingsnämnd efter samråd med Biskopsmötet 
och Svenska kyrkans centralstyrelse fastställt vissa riktlinjer publicerade 
i skriften Dop och kyrkotillhörighet — ett pastoralt program. Där anges att 
det i varje församlings pastorala program bl.a. skall behandlas frågor om 
information beträffande dop och kyrkotillhörighet såväl avseende barn 
som vuxna. 

Även om det i kyrkliga kungörelsen om dopet anges att det är kyrkoherden i 
folkbokföringsförsamlingen som har ansvaret för information om och inbju-
dan till dop har det i arbetet med det pastorala programmet förutsatts att 
samma ansvar skall tillkomma kyrkoherden i en icke-territoriell församling. 
Att detta också skall vara fallet bör klart framgå av kungörelsen. För att detta 
skall bli fallet framlägger vi ett förslag till kyrklig kungörelse om ändring av 
den kyrkliga kungörelsen (SKFS 1994:5) om dopet. 

CsSkr 1996:6 

9 



CsSkr 1996:6 
	

Utdrag ur Centralstyrelsens protokoll 
Utdrag ur protokoll vid sammanträde med Svenska kyrkans centralstyrelse 
den 22 maj 1996. 

Närvarande: ärkebiskop Gunnar Weman, ordförande, ledamöterna Levi Berg-
ström, Kerstin Bergman, Christina Odenberg, Sven-E Kragh, Dag Sandahl, 
Urban Gibson, Birgitta Ericsson Löfgren, Ulla Carlson, Gunvor Hagelberg, 
Catarina Agrell, Bengt Berg, Anita Franzén och Carl-Henric Grenholm samt 
tjänstgörande ersättaren Marianne Rosenkvist. 

Föredragande: Utredningssekreterare Gunnar Edqvist 

Centralstyrelsen beslutar att till kyrkomötet avge skrivelsen 1996:6 Vissa frå-
gor avseende icke-territoriella församlingar. 

10 


